











تحت رعاية معالي وزيرة الثقافة والفنون تحت إشراف السيد والي ولاية سوق أهراس تنظم مؤسسة كونراد أديناور الجزائر بالشراكة مع ولاية سوق أهراس وكلية العلوم الإجتماعية والإنسانية جامعة محمد الشريف مساعدية -سوق أهراس-

الملتقى الدولي الأول

# أوغسطينوس ، من تاغاست إلى العالمية

02-01 أكتوبر 2022 سوق أهراس



Sous le patronage de Son Excellence Madame La Ministre de la Culture et des Arts Sous la tutelle de Monsieur le Wali de Souk Ahras Konrad-Adenauer-Stiftung Algérie organise En partenariat avec la wilaya de Souk Ahras & la faculté des sciences sociales et humaines -Université Mohamed-Chérif Messaadia-

Le premier colloque international

# **Augustin,** de Thagaste à l'universalité

01-02 octobre 2022 Souk Ahras



# lour 1, Samedi, le 01 octobre 2022

#### SÉANCE INAUGURALE

09:00 -Mot d'ouverture de Son Excellence Madame 10:00

la Ministre de la Culture et des Arts Mme. Soraya Mouloudji

Allocution du wali de Souk Ahras

Mr. Lounès Bouzegza

Allocution du représentant de Konrad-

Adenauer-Stiftung Algérie

Mr. Matthias Schäfer

10:00 -Allocution du Recteur de l'université de Souk Ahras Mohamed-Cherif Messaadia 10:30

Pr. Mahfoud Boufaida

Allocution du Médiateur de la République

(Souk Ahras)

Dr. Yacine Khdairia

Conférence inaugurale

Dr. Ouiza Galleze

Introduction et concepts de base

10:30 -PAUSE-CAFÉ

10:45

PREMIÈRE SESSION SCIENTIFIQUE

Président de la séance : Pr. Faouzi Bendridi

10:45 -Philosophie et Histoire chez Augustin

11:55 Dr. Khabzaoui Abdelkrim

> St Augustin d'Hippone et son monde : L'Afrique du Nord et la Méditerranée occidentale dans l'Antiquité tardive

Dr. Erik Kroiher

Augustin de l'Africanité à la mondialité

Dr. Bouzid Boumediene

La question de la connaissance et de la vérité dans la pensée d'Augustin

Pr. Chaalane Abdelwahhab

Augustin: Etude bibliographique de ses œuvres

Dr. Fares Chacha

St Augustin, fils de Thagaste et de Numidie

Mr. Mahmoud Djedaiet

Débat







**DEUXIÈME SESSION SCIENTIFIQUE** Président de la séance : Dr. Rida Selatnia

12:00 -Les confessions et la recherche de Dieu

13:05 chez Augustin

Pr. Salima Lokam

Thagaste et ses environnements économiques et culturels en Méditerranée (3200 A. I. - 430)

Pr. Diamel Ouarti

Souk Ahras, la ville antique

Mr. Laurent Bercher

La paix et le pardon dans la pensée d'Augustin

Dr. Yacine Khdairia

L'olivier, un patrimoine à valeur universelle

Mr. Farid Mokdad & Mr. Samir Gani

Débat et fin de travaux

**DÉIEUNER DE CLÔTURE** 13:30

# Jour 2, Dimanche, le 02 octobre 2022

#### **VISITES**

Arbre de Saint Augustin, Souk Ahras

Visite du site antique de Madaure, Souk Ahras



Saint Augustin et sa mère sainte Monique. Par : Ary Scheffer

# Document de référence scientifique

### Augustin, de Thagaste à l'universalité

Symbole de paix et de réconciliation, d'espérance de vie et longévité, de victoire et de fidélité, un olivier s'élève majestueusement dans l'antique ville de Thagaste, actuelle Souk-Ahras. Il trône depuis plusieurs siècles, consolidé et racines protégées, attirant les curieux touristes et locaux. C'est l'olivier dit de Saint-Augustin, que le philosophe affectionnait et se plaisait à méditer à l'abri de son dense feuillage.

D'après une expertise dendrochronologique, effectuée en 1953, à la veille des célébrations du 1600e anniversaire d'Augustin, l'âge de cet arbre, le plus célèbre de l'histoire, a été estimé à plus de 2900 ans.

Souk Ahras, ancienne Thagaste, est située à 534 km à l'Est d'Alger et à 100 km de la Méditerranée, au sud-est d'Annaba, l'ancienne Hippone. C'est là que nait Augustin d'Hippone (Awragh ou Aurelius) le 13 novembre 354 et décède le 28 août 430 à Hippone, dans une famille de la bourgeoisie locale. Son père Patricius était un officier subalterne de l'armée qui désirait voir son fils jouer plus tard un rôle important dans l'administration impériale. Sa mère Monique, une lettrée, femme de tête obstinée et résolue, était une fervente religieuse qui espérait voir son fils un jour suivre sa voie.

Élève doué, d'une culture foncièrement latine, mais totalement indocile, Augustin détestait l'école, de peur des châtiments des maîtres. Après une scolarité classique difficile dans sa ville natale, il va compléter sa formation à Madaure (l'actuelle M'daourouch) qui était déjà une grande ville; et une année plus tard, rejoint Carthage, une ville d'art et de liberté.

La lecture de l'Hortensias de Cicéron, ouvrage aujourd'hui disparu, le conduit sur la voie de la philosophie, qui était alors comprise comme « l'amour de la Sagesse ».

Là, il réalise la nécessite pour lui de s'éloigner du projet de son père de voir son fils avocat ou administrateur, parce qu'il veut se consacrer à la philosophie. Il devient enseignant et en 375, retourne à Thagaste pour enseigner la Grammaire. Mais il repart rapidement à Carthage.

En 382, il reçoit le prix de poésie qui va le rapprocher du proconsul de Carthage et de quelques dignitaires de la ville, qui vont orienter sa voie vers la philosophie, et vers Rome.

Il s'en va à Rome, puis à Milan comme professeur de Rhétorique, où il découvre une société de lettrés, de poètes et plus particulièrement de philosophes. Ils se lient avec les platoniciens.

Sa rencontre avec Ambroise de Milan, l'évêque de la ville, dont il suit les homélies avec assiduité, qui lui apprend la lecture symbolique de la Bible dépassant ce qui le rebutait dans le texte, il décide de rompre avec le manichéisme.

Rejoignant la religion, il fait une retraite culturelle (Otium Liberale), comme c'était la mode à la fin du IVe siècle. De ce séjour naitront plusieurs ouvrages, dont *Contre les Académiciens*, *De l'ordre, Traité de la vie bienheureuse, Soliloques...* 







Vers la fin 388, après 5 ans d'absence, il revient pour vivre non loin de Thagaste. Les tensions entre catholiques et manichéens se faisant très vives, il écrit *De la vraie religion*. Puis vient *De la Grandeur de l'âme* et de 397 à 401, il écrit son œuvre majeure *les Confessions* où il raconte sa quête de Dieu.

Augustin est la plus grande œuvre platonicienne reconnue par les universités du monde entier. Plusieurs idées à la limite entre la philosophie et la religion avivent sa pensée : un Dieu au-dessus des êtres humains et au plus profond d'eux-mêmes, la Mémoire, l'Intelligence, la Volonté, le Commencement, le Renouveau et la Grâce bien sûr. Il met surtout l'accent sur la capacité que confère la raison de s'approcher de la vérité des choses

La ville de Madaure, aujourd'hui M'daourouch, a eu une vie sociale et culturelle particulière. Sa structure urbaine indique l'ampleur du développement de la période augustinienne, ce qui a contribué à en faire un espace de connaissance, de science et de philosophie.

Ce colloque essaie - à travers les interventions scientifiques qui seront présentées - d'identifier les aspects importants de l'histoire de la ville d'Augustin.

#### Les axes du colloque:

Dans cette rencontre, qui aura lieu à Souk Ahras les 1 et 2 octobre 2022, nous proposons de revenir sur :

- Le parcours et les œuvres de saint Augustin,
- Le développement du savoir dans l'Est de l'ancienne Numidie,
- L'évolution de l'histoire de Thagaste, Bonn et de l'Est algérien et leur développement : rapports économiques et commerciaux entre le Nord Afrique et Rome,
- L'évolution de la pensée augustinienne : vers un dialogue interculturel, la grâce et la volonté, concepts précurseurs du vivre ensemble et de la citovenneté...

#### Comité scientifique :

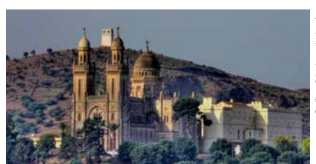
Dr. Ouiza Galleze (Présidente)

Dr. Faouzi Bendridi (membre)

Dr. Redha Selatniya (membre)

Dr. Mohamed Sari (membre)

Dr. Yacine Khdayria (membre)



3asilique Saint Augustin, Annaba

# الورقة العلمية المرجعية







فــ نهايـة عـام 388، وبعـد غيـاب دام 5 سـنوات، عـاد ليعيـش فـى مـكان قريب من تاغاســت، وكان الـــــــــــزاع حـــــادا بــــين الكاثوليــــك والمانويـــين. هنــــا كتـــب "الديــــن الحقيقــي" و"مــن عظامــة الــروح". أمــا أهــم مؤلــف تركــه فهــو "إعترافــات" دام

العمل فيه من 397 إلى 401، يروى فيه سعيه إلى الله.

يعتبى أوغسـطينوس مـن أهـم المراجـع الأفلاطونيــة المعــــّـر ف بهـــا عالميـــا . والعديد من الأعمال حول الحدود بين الفلسفة والدين تحيى فكره كما أنه يُـدرَّس فـــى أكــــر الجامعــات: ومــن أهــم أفــكاره أن يوجــد اللــه فــوق كل البــشر وفــــ أعماقهـــم، كمــا يتحـــدث عــن الذاكــرة، والــذكاء، والإرادة، والبدايـــة، والتجديــد، والامتنــان للــه. وهـــو يؤكــد علـــى القــدرة الـــــّي يمنحهـــا العقـــل للاقتراب من حقيقة الأشياء.

لقد تميزت مادور بحياة اجتماعية وثقافية خاصة، كما بنيتها العمرانية أشرت على مـدى التطـور الحضـرى فـى تلـك الفـترة ممـا سـاهم فـى جعلهـا فضـاءا للمعرفة والعلم والفلسفة.

يسعى المؤتمـر -مـن خـلال الاوراق العلميـة المقدمـة- إلـى التعـرف علـى زوايــا مهمة من تاريخ تاغاست باعتبارها مدينة أوغسطينوس.

#### المحاور:

فــى هــذا الملتقى، الذي سـيعقد في ســوق أهــراس يومــى 01 و02 أكتوبر 2022، نقارح المحاور التالية:

- مسار وأعمال القديس أوغسطينوس.
- تطور المعرفة فى شرق نوميديا القديمة.
- التاريــخ العلمـــى والثقافــى للــشرق الجزائــرى خاصــة تاغاســت وبونــا وتطورهما: العلَّاقات الاقتصادية والتجارية بين شمال إفريقيا وروما.
- تطــور فكــر أوغســطينوس نحــو حــوار بــين الثقافــات، "النعمـــة" و"الإرادة"، تمهيدا لمفهومي "العيش معا" و"المواطنة".

#### اللجنة العلمية

رئيسة اللجنة العلمية

أ. د. ويزة ڤلاز

#### أعضاء اللحنة العلمية

- أ.د. فوزی بن دریدی
  - أ.د. رضا سلاطنية
  - i.د. محمد سارس
  - أ. خذايرية ياسين



# أوغسطينوس، من مدينة تاغاست إلى العالمية

ترتفــم شــجرة الزيتـــون فــــى مدينــة تاغاســت القديمــة، ســـوق أهــراس كرمـــز للسلام والمصالحـة والأمـل والنصـر. تجـذرت عروقهـا منـذ آلاف السـنين، محميــة تجـذب الفضوليـين مـن السـياح والسـكان المحليـين. إنهـا زيتونـة أوغسـطينوس، شـجرة أحبهـا الفيلسـوف ليسـتمتع بظلهـا ويتأمــل جالسـا تحــت كثافــة

تشير تحاليـل علـم النباتــات ، الـــّى أجريت فــى عام 1953 ، -عشـية الإحتفــال بذكرى 1600 لميـلاد أوغسـطينوس- أن عمرهـا كان يقـدر بأكثر من 2900 سـنة وهـى أشـهر شجرة في العالم.

تقـع مدينـة ســوق أهــراس- تاغاســت القديمــة- علــى بعــد 534 كلــم شرق الجزائــر العاصمـة و100 كلـم مـن البحـر الأبيـض المتوسـط، جنـوب شرق بونـا، عنابـة حالياً. هنـا ولـد أوغسـطينوس (أوراغ أو أوريليـوس) فــى 13 نوفمــِر 354 وتوفى فى 28 أغسـطس 430 فـــ بونــا. كانــت عائلتــه مــن البرجوازيــة المحليــة، والــده باتریسیوس، ضابطًـا فــی الجیــش، کان یتمــنی أن یــری ابنــه فــی مقــام مهــم في الإدارة الإمبراطوريـة. ووالدتـه مونيـك، امـرأة تقيـة وحازمـة، كانـت تتمـنى أن يسم اينها على خطاها الدينية.

كان أوراغ تلميــذاً موهوبـاً ، متمكنـاً مــن الثقافـة اللاتينيــة فـــى الأســاس ، لكنــه مستعص بكره المدرسة خوفًا من عقبات الأسباتذة. بعيد المرحلية الصعبية للســنوات الأولــــى مـــن التعليـــم الكلاســيكـى فـــى مســقط رأســه، راح ليكمـــل دراسـته فــى مــادور (مــداوروش حاليــا) ، المدينــة الكبـــيرة. وبعــد ســنة، اتجــه إلى قرطاجة، مدينة الفن والحرية.

لعـب كتـاب شـيشرون (هرتونسـياس - وهــو كتــاب مفقــود) دوراً هامــاً فـــي اختياراته، فتح له سبيل الفلسفة التي كانت تسمى "محبة الحكمة".

هنا أدرك ضرورة ابتعاده عن آمال والـده الـذى كان يريـد لـه أن يكـون محاميـاً أو مســؤولاً فــــــ الإدارة. فكـــرس عمـــره للفلســفة. صـــار أســـتاذاً، وعـــاد إلـــــى تاغاسـت ليـدرّس قواعـد النحـو. لكنـه سرعـان مـا غادرهـا مـن جديـد متجهـأ إلــى

فـــى عـــام 382، حصــل علـــى جائــزة الشـــعر. فأدخلــه هـــذا النجـــاح دائــرة بعـــض الشخصيات المرموقة، وبينهم حاكم قرطاج. كما تبيّنت بوضوح ميوله الفلسفية ورغبته في روما.

ذهـب إلـــى رومـــا ، ثــم ميلانـــو ، ليـُــدرّس علــم البلاغــة . فـــى ميلانـــو ، اكتشــف مجتمعــا مفايـــرا مـــن العلمـــاء والشـــعراء والفلاســـفة علــــى وجـــه الخصـــوص. فتعاطف مع الأفلاطونيين .

ثــم حــدث لقــاءه الأســاس مــع أمـــرواز الميلانـــى، أســقف المدينـــة، وكان أوغسطينوس يتتبع أحاديثه باجتهاد، حيث يدلي بقراءة رمزية لكتاب الله، قــراءة تعلمــه كيــف يتجــاوز مــا كان يزعجــه فـــي النــص، فقــرر أن يتخلــــى عـــن الديانة المانوية التى كان يتبعها أجداده من أجل الديانة الإلهية.

بــدأ بفـــَّرة اعتـــكاف ثقافـــی مطولـــة ، كمــا كانـــت الموضــة فـــی نهایـــة القـــرن الرابع. أثنــاء هــذا الاعتــكاف كتــب عــدة مؤلفــات منهــا "ضــد الأكاديميــين"، "كتاب النظام"، و"معاهدة الحياة السعيدة"، و"حديث الذات"...







الحلسة الثانية

رئيس الجلسة : أ. د. رضا سلاطنية

الاعترافات والبحث عن الله عند أوغستين 12:00 -13:05

أ. د. سليمة لوكام

تاغاست وجوارها الاقتصادى والثقافي في حوض البحر الأبيض المتوسطُ 3200 ق. م. 430- م

أ. د. ورتی جمال

سوق أهراس، المدينة العريقة

السيد لوران بيرش

السلم والتسامح في فكر أوغسطينوس

أ. ياسي خذايرية

شحرة الزيتون

السيد فريد مقداد والسيد سمح غانى

مناقشة واختتام الأعمال

وجبة غداء 13:30

اليوم الثاني الأحد 2 أكتوبر 2022

الزيارات

شجرة أوغسطينوس – سوق أهراس

المواقع الأثرية بمداورش وسوق أهراس





كلمة معالى وزيرة الثقافة والفنون 09:00 -

السيدة صورية مولوجى

كلمة ترحيب وافتتاح والى ولاية سوق أهراس

السيد لونيس بوزڤزة

كلمة ترحيب وتقديم مؤسسة كونراد أديناور

السيد ماتياس شايفر

كلمة ممثل جامعة سوق أهراس 10:00 -10:30

البروفسور محمود بوفايدة

كلمة وسبط الحممورية في سوق أهراس

أ. د. باسی خدابریة

المحاضرة الافتتاحية

أ. د. ويزة ڤلاز

مدخل و مفاهیم

إستراحة قهوة 10:30 -

10:45

10:00

الحلسة الأولى

رئيس الجلسة : أ.د. فوزى بن دريدى

الفلسفة والتاريخ عند أوغسطينوس 10:45 -

> 11:55 د. عبد الكريم خيزاوي

القديس أوغسطينوس وعالمه شمال إفريقيا وغرب البحر الأبيض المتوسط فى العصور القديمة المتأخرة

د. ایریك كروپهر

أوغسطينوس، من الفيلسوف الإفريقي إلى العالمية

أ. د. بوزید بومدین

سؤال المعرفة والحقيقة فى فكر أوغستين

أ. د. عبد الوهاب شعلان

أوغسطينوس، دراسة بيبليوغرافية شاملة لأعماله

د. فارس شاشا

أوغسطينوس، دراسة بيبليوغرافية شاملة لأعماله

السيد محمود جديات

مناقشة

المواقع الأثرية بمداورش، سوق أهراس

#### Livre des résumés



La question de la connaissance et de la vérité dans la pensée d'Augustin Pr. Chaalane Abdelwahhab

Saint Augustin compte parmi les figures philosophiques et théologiques ayant une influence majeure dans l'histoire de l'interprétation humaine en général et de l'herméneutique chrétienne en particulier, laissant un héritage intellectuel incontournable dans le domaine de la théologie catholique précisément.

Il n'en demeure pas moins qu'il fut un tournant décisif dans le parcours de la pensée herméneutique et tout ce qui rapporte à la lecture des textes sacrés et humains aussi. Fort de constater que la question de la vérité était au centre de ses écrits et ses réflexions, cela est constaté dans ses méditations sur l'univers et les écritures saintes, s'appuyant sur un humanisme profond et une vision claire sur la différence constructive.

Nous voulons par cette intervention approcher la pensée augustinienne en nous focalisant sur les problèmes de la connaissance et la vérité, la foi et la raison, dans le but d'éclairer sa contribution interprétative et son apport à l'enrichissement de l'expérience humaine. Nous tenons pour référence son ouvrage "la création du monde et le temps".



Augustin de l'Africanité à la mondialité Pr. Bouzid Boumediene

Professeur des universités, Secrétaire Général du Haut Conseil Islamique

Dans les dédales de ses livres et de ses recherches, il est aisé de lui constater cette relation entre la philosophie et la théologie. Ce qui lui permet de dépasser les moments marqués d'angoisse, d'inquiétude et d'hésitation pour parvenir à une vie sereine.

Augustin a découvert Dieu dans un sillage de traditions platoniciennes où Il est conscience et où la foi est innée. Puisque Dieu est la cause première de l'existant, l'homme peut y accéder en s'élevant et en y croyant, car nul ne peut vivre sans Dieu. Cette vision d'Augustin fait admettre l'homme dans un état existentiel nouveau grâce à sa croissance. C'est la rencontre entre la raison et la foi. L'état d'angoisse et d'incertitude qu'il révèle dans les Confessions ne peut être vaincu, sinon par l'amour et les grâces.

D'après Augustin, même entre les bonnes volontés, il y a lutte. Et seule la volonté du bien va triompher. Ainsi, embrasser une religion, c'est se réapproprier son propre moi, au-delà des angoisses et des incertitudes.

C'est un changement radical pour l'homme qui va confronter raison et désir, où le combat intérieur laisse place à la paix intérieure. Un retour vers l'être au moment même où l'être de Dieu est avéré. C'est ce qu'explique Augustin dans le livre 7 des Confessions.

Dans cette intervention, nous essayerons de faire la lumière sur l'influence de Cicéron sur Saint Augustin, notamment dans le dialogue d'Hortensius qui justifie la nécessité d'une réflexion philosophique avant tout jugement critique, même quand il s'agit d'une personne ordinaire. Augustin a aussi exprimé un intérêt pour la question du doute. Il a renoncé au manichéisme, réalisant que cette doctrine n'aboutit pas à la vie morale qu'il recherchait. Il s'est tourné vers le platonisme, estimant que la théorie de Platon détient la solution au problème de l'origine du mal. Après son départ à Milan en 383 pour enseigner la rhétorique, il a été attiré par les sermons de l'évêque Ambroise de Milan (339-397) qui lui confie les secrets de l'herméneutique pour une interprétation optimale du livre saint. C'est ainsi que son angoisse prend fin. En 386, il embrasse le christianisme. Il a alors 30 ans. Il revient en Afrique et devient lui-même évêque.









Thagaste et ses environnements économiques et culturels en Méditerranée Pr. Djamel Ouarti

Professeur d'histoire

Faculté d'Histoire et sciences humaines, Université Mohamed Cherif Messadia

Le sujet de cette communication porte sur l'étude, l'analyse et l'écriture de l'histoire d'une région importante à l'Est de l'Algérie qui est Souk Ahras.

Cette dernière a été depuis les temps anciens le cœur battant de la civilisation Numide qui possède un grand patrimoine culturel, attesté par des ruines disséminées dans la région qui remontent à différentes décennies historiques, puisque les conditions de civilisation étaient présentes dans cette région qui portait le nom de Tagast raison pour laquelle son ravonnement s'étendait jusqu'à la Méditerranée.



L'huile d'olive ; un cordon ombilical entre l'Afrique du Nord et Rome Mr. Samir Gani

Directeur de Publication l'Olivier Magazine

Au milieu du lle siècle av. J-C, Rome était encore traumatisée par le souvenir des défaites infligées par Hannibal, qui a failli provoquer sa chute. A cette époque-là, Carthage commençait à se relever et était en plein essor économique.

Pour les Romains, ce n'était qu'une question de temps avant que Carthage ne redevienne une puissance capable pour les menacer de nouveau. D'un autre coté il y a une réelle menace des Numides qui progressaient pour s'emparer de la ville, constituant à leur tour une puissance dangereuse pour Rome. C'est à ce moment-là que l'armée Romaine commandée à l'époque par le général Scipion Emilien (le fils de Scipion l'Africain) assiège Carthage et s'en empare, en l'an 146 av J-C.

A l'arrivée des Romains en Afrique du Nord, les Berbères savaient greffer les oléastres, et dans le territoire occupé par les Carthaginois une véritable culture a commencé à se répandre. Rome va donc profiter de l'expérience punique pour étendre la culture de l'olivier à tout le territoire occupé par elle. Aussi, parmi les innombrables ruines romaines qui couvrent l'Afrique du Nord, la présence très fréquente de pressoirs ou de moulins à huile atteste la grande extension de la culture de l'olivier, même dans les régions d'où elle a totalement disparu aujourd'hui<sup>(1)</sup>.

Au vu de l'abondance de la production oléicole en Afrique du nord, une partie était consommée sur place, une autre était versée à l'État à titre d'impôts ou de redevances et souvent pour fournir un service provincial de l'annone. Une grande partie de cette production était acheminée vers le port d'embarquement le plus proche, qui devait alimenter l'Annone de Rome...







L'Olivier Magazine

<sup>(†)</sup> Henriette Camps-Fabrer 1928 – 2015 ; Directrice de recherche au CNRS, Laboratoire d'anthropologie et de préhistoire de la méditerranée occidentale.

#### Livre des résumés



Augustin, introduction et concepts Dr. Ouiza Galleze

Docteur en philosophie, chercheure en anthropologie

Avant d'être un homme de foi, l'un des plus grands docteurs de l'Église et le fondateur de l'Église africaine, Augustin d'Hippone était un philosophe platonicien et un philologue latin, spécialisé dans la rhétorique, traitant d'idées et de théories plus que d'exhortations et de sermons

Il a vécu à une époque de philosophie et de littérature. Ce qui l'a aidé à comprendre les mystères des choses et l'essence de l'existence. Et comme la philosophie est le degré le plus élevé de la capacité d'appréhender un concept, il a placé la pensée platonicienne au premier plan et reconstruit le monde des idées émis par Platon qu'il a fait revivre dans "la cité de Dieu." Il a parlé de l'âme dans son sens platonicien, de l'amour, qui est la bonté, de la grâce, de la morale et d'autres concepts qu'il a directement puisés dans la philosophie.

Dès lors, les philosophes se demandent : qu'aurait été la pensée augustinienne si elle avait été 3 siècles plus tôt, en Grèce ou en Alexandrie ?



Augustin: Etude bibliographique de ses œuvres

**Dr. Fares Chacha**Université Mohamed Lamine Debbagh. Setif 2

Le philosophe saint Augustin est considéré comme l'un des plus importants et des plus célèbres penseurs de la fin de l'Antiquité ou le début du haut-Moyen Âge, car ses écrits et ses opinions constituent une étape décisive, que ce soit dans les interprétations de la foi chrétienne ou dans les enjeux de la philosophie en général.

Saint Augustin a laissé de nombreux écrits qui oscillent entre des livres de grande taille comme la cité de Dieu, des lettres et des petites brochures pour présenter ses points de vue ou éclairer des questions concernant la vie chrétienne.



La philosophie et l'histoire chez Augustin Dr. Khabzaoui Abdelkrim

La philosophie et l'histoire font partie des plus importants sujets scientifiques, pour les penseurs en général, notamment ceux qui se sont spécialisées dans l'étude de saint Augustin.

La majorité des sciences étaient autrefois imprégnées d'histoire, mais celle-ci étant rattachée à la philosophie. Et à partir de ces deux disciplines ont émergé divers savoirs et théories.

Parmi les nombreux philosophes, penseurs et chercheurs, qui ont participé à l'épanouissement de ces sciences, se trouve Saint Augustin. Pour lui, se spécialiser dans l'histoire est une question de haute importance, car on ne peut imaginer un présent sans avoir conscience de son histoire, tel qu'a été dans le passé.

Nous proposons dans cette intervention de lire l'histoire à travers des personnalités importantes qui ont marqué ce monde. Saint Augustin, pour ne citer que lui, au vu de ce qu'il a vécu, a proposé un point de vue philosophique, avec des ouvrages et des textes de haute importance dans plusieurs domaines.









Les confessions et la recherche de Dieu chez Augustin

Pr. Salima Lokam

Professeur de littérature et d'analyse du discours Faculté de lettres et de langues,Université Mohamed-Cherif Messadia

Dans le livre des confessions de Saint Augustin, se croisent différents types de connaissances, telles que la philosophie et la théologie, et des formes d'écriture qui varient entre l'autobiographie, la narration contemplative, le soliloque et d'autres éléments que cette figure la plus populaire a pensé quand il s'agit de clergé et de philosophie à la fois.

En tout cela, les confessions portaient une recherche de Dieu après un voyage fatigant entre la mère Christiania, une croyance dominante dans le manichéisme, une compréhension du néo-platonisme, une rencontre avec le fidèle Senplicianus, et beaucoup d'autres stations avec le moi et les autres, dans lesquelles il existait une perturbation entre la tentation du moi, la conformité avec les désirs de l'âme et les désirs, et entre la croyance et l'amour de Dieu, et le désir de le louer et de le glorifier. Ainsi, Augustin pratiquait la confession dans son concept chrétien, qui consiste à aller directement vers Dieu et à lui confesser ses péchés et ses fautes, mais ce faisant, il pratiquait l'acte d'écrire comme présence et témoignage, il s'engageait dans un rituel créatif que personne ne semblait avoir précédé.

Augustin cherchait-il à ce que Dieu se confesse à lui dans le texte de mes récits qui disait : "Même si je refuse de me confesser ; y a-t-il quelque chose en moi que je puisse te cacher ?". Ou bien se voyait-il comme un exemple de retour à Dieu ? Avoir la réponse a un sens en soi.

C'est le problème que nous nous proposons d'explorer à travers une lecture analytique de certaines confessions.



Souk Ahras, la ville antique Mr. Laurent Bercher

Consultant

Je compte parler essentiellement de restauration du patrimoine matériel et immatériel sur la base de la restauration de la Basilique Hippone (2010-2013). Dans le programme, le titre de « ma communication » est : « Souk Ahras, la ville antique ».

Mes repères bibliographiques sont essentiellement : le livre de Nacera Bensedik et les écrits du Père Laily, professeur de latin à l'Université islamique de Constantine, entre 1970-1975.

Les deux relèvent des vestiges retrouvés lors de fouilles, mais perdus depuis, et la quasi inexistence de repères fiables pour « certifier » l'importance de la cité antique, donc beaucoup d'hypothèses et l'inquiétude de voir la disparition des vestiges témoins faute d'une mise en valeur dans un musée.

Je ne vais pas reprendre ces textes mais essayer de montrer sur quelques exemples plus récents (Algérie ou France) comment, même en partant de bases fragiles pour des siècles lointains, le patrimoine peut être mis en valeur, susciter l'intérêt de nos contemporains, être l'occasion d'actions culturelles enrichissant les connaissances de l'homme d'aujourd'hui et des générations futures.

#### Livre des résumés



St Augustin d'Hippone et son monde : L'Afrique du Nord et la Méditerranée occidentale dans l'Antiquité tardive Dr. Erik Kroiher

Saint Augustin, né en 354 à Taghaste dans la province romaine d'Afrique Proconsulaire, peut être considéré comme l'une des personnalités les mieux documentées de la dernière période impériale romaine.

La première partie de la présentation est centrée sur la personnalité historique d'Augustin, le statut social de sa ville natale, sa famille et la société dans une province du sud-ouest de l'empire. Il serait intéressant de souligner son parcours éducatif et religieux ainsi que la diffusion du christianisme dans la région. Alors que l'arianisme en était à ses débuts, plusieurs autres cultes et sectes étaient déjà largement répandus, comme le manichéisme et le culte de Mithra. La dimension politique et sociale du donatisme, en plus de sa portée théologique, doit également être évaluée, car elle a influencé le monde et l'œuvre de saint Augustin.

Les IVe et Ve siècles sont marqués par l'affaiblissement du pouvoir central et de l'administration romaine, associé à l'augmentation des luttes de pouvoir, des particularismes politiques surtout aux périphéries de l'Empire et des grands changements politiques, militaires et sociaux provoqués par la Grande Migration et la crise économique de l'Empire romain qui met fin à l'Antiquité. L'essor du christianisme primitif et son impact sociopolitique sur la Rome impériale tardive, ses territoires et ses habitants, en particulier dans le sud-ouest de l'Empire, méritent de faire l'objet d'une étude approfondie. Cependant, avec la diminution du pouvoir centra le l'établissement de la "Roma Secunda", Byzance-Constantinople, comme nouvelle force d'ordre, les périphéries de l'empire ont été soit coupées du pouvoir romain (c'est-à-dire Britannia), soit tombées dans le désordre et ont été soumises à l'invasion et au pillage par des peuples germaniques, slaves ou asiatiques qui établissaient à leur tour leurs propres régions de pouvoir. Rome et la péninsule italique elle-même deviennent rapidement le terrain de jeu des Ostrogoths, des Wisigoths, des Vandales, des Avars et de bien d'autres.

Il sera à cet effet, très important de dresser un tableau complet de ces formidables changements politiques, militaires, administratifs et sociaux dans lesquels s'inscrit la vie d'Augustin - y compris sa mort comme conséquence directe de l'invasion vandale de l'Afrique du Nord-Ouest en 429/430. Ce crime de la crise la plus totale a cependant donné lieu à une grande richesse de pensée philosophique et de développements religieux qui ne doivent pas non plus être négligés.

À bien des égards, l'ordre romain, le système juridique et les traditions impériales parviennent à survivre à la crise, en particulier dans les régions de l'est et du sud-ouest de l'empire, car les nouveaux maîtres germaniques reprennent de nombreuses traditions et cherchent souvent à se rapprocher des élites romaines traditionnelles dont ils ont besoin pour asseoir leur nouveau pouvoir. Après tout, plusieurs territoires, notamment en Afrique du Nord et en Méditerranée, furent relativement vite reconquis par la Rome orientale-Byzance. Le monde d'Augustin se trouvait donc dans une période de grands changements et de crise, où de nombreuses influences laissaient leur empreinte de multiples façons. Les interdépendances, les connexions et les liens sociopolitiques existaient toujours, de sorte que les enseignements d'Augustin ont été reçus principalement en Occident, alors qu'il est resté pratiquement inconnu de l'Église orientale (et lorsque ses enseignements ont finalement atteint l'Orient orthodoxe beaucoup plus tard, ils ont été massivement rejetés).

Il serait également intéressant d'examiner les développements dans les anciennes provinces romaines de la péninsule ibérique où les Wisigoths ont érigé leur domination au Ve siècle, empire qui a duré jusqu'à l'arrivée des Arabes vers 725 après J.-C.







Dans la structure complexe et changeante des relations religieuses entre les Wisigoths ariens et les populations autochtones romaines et romano-celtes catholiques, une part considérable de la pensée et de l'enseignement augustiniens a tout de même pu survivre et migrer - bien que de façon partielle et limitée- en Europe, notamment en Gaule et dans l'empire franconien qui s'ensuivit (ce n'était toutefois pas le seul moyen de communication religieuse).

La présentation se concentre davantage sur les aspects et les développements politiques et historiques que sur les aspects purement religieux, doctrinaux ou philosophiques, afin de situer la personne historique de Saint Augustin d'Hippone dans son monde et celui de ses contemporains, et de mettre en évidence les développements ultérieurs des idées sociopolitiques et religieuses européennes, montrant que l'augustinisme est plus qu'un aspect religieux de la culture, de l'histoire et de la politique européennes.

En outre, la présentation tente de mettre en évidence les développements religieux et politiques qui pourraient être considérés comme initiant le long processus de séparation du christianisme occidental et oriental et ses implications politiques.



#### Saint Augustin, fils de Thagaste et de Numidie

#### Mr. Mahmoud Djedaiet

Ecrivain, cinéaste

Tranche d'histoire et reflet de la prodigieuse richesse du patrimoine culturel, civilisationnel et universel de la nation algérienne, retraçant les grandes étapes de l'itinéraire humain, intellectuel et spirituel d'un des plus illustres fils de la grande Numidie.

Ce livre mémorial est la synthèse de travaux de recherche, basée sur des analyses personnelles de différentes lectures, synopsis du scénario de mon film intitulé "Saint Augustin, fils de Thagaste et de Numidie", réalisé en 2001 en collaboration avec la Télévision Algérienne, projeté à l'occasion du colloque international tenu à Alger en Avril 2001 sur le thème "Africanité et Universalité de Saint Augustin". D'après Augustin, même entre les bonnes volontés, il y a lutte. Et seule la volonté du bien va triompher. Ainsi, embrasser une religion, c'est se réapproprier son propre moi, au-delà des angoisses et des incertitudes.

Adapté sous forme d'un récit historique et chronologique avec, en toile de fond, l'épopée du peuple numide et l'antiquité romaine, illustré par des descriptions purement imaginaires, ce livre est écrit dans un concept de découpage cinéma, avant-projet du film.











الأستاذ الدكتور جمال ورتي أستاذ التاريخ كلية العلوم الاجتماعية والإنسانية حامعة محمد الشريف مساعدية سوق أهراس

يتنـاول موضـوع هــذه المداخلـة بالتأريـخ والدراسـة والتحليـل التعريـف بمنطقة هامةً في الشـرق الجزائـري وهـي سـوق أهـراس التـي كانـت منذ القديم "قلب نُوميديا النابض حضّاريا".

إذ أنها تتوفر على رصيد حضاري كبير يدل على ذلك الشواهد الأثرية المنتشرة في المنطقة، والتي نُعودُ إلىّ حَقَب تَارِيخِيّة مختلفَةٌ، إذْ أَنْ شَروط الحضارة توفّرت بهذه المنطقة التي كانت تحمل اسـمّ "طَعَاسْتَ"، ولذلكَ امْتد إشعاعهاْ فَيْ حوضَ البحر الأَبيضَ المتوسَّط، وسنداول منَّ خلال هذه الورقة البحثية إماطة اللثام عن هذا الدور الهام في جوانب مختلفة وذلك من خلال الوثائق والدراسات.



محمود جعيديات مخرج سينمائي يحكى الكتاب شيء من التاريخ وانعكاس للثراء الهائل للتراث الثقافي

القديس أوغسطين، ابن ثاغست ونوميديا

والحضّارى والعالمتّ للجزائـر، يبيّىن المراحل الرئيسيّة للمسار الإنسانيّ والفكري والروحي لُأحد أشهر أبناء نوميديا. وهو عبارة عن عمل بحثي يستند الَّى تحليلاتُ شخصية لَّقراءات مختلفة.

ومنه ملخص لسيناريو فيلم "القديس أوغسطين، ابن ثاغست ونوميديا"، الذي أنتج عام 2001 بالتعاون مع التليفزيون الجزائري، وتم عرضه بمناسبة الاحتفال الدولي لندوة عقدت في الجزائر العاصمة في أبريّل 2001 حول "إفريقيًا وعالَمية القديس أوغسطين. هو مقتبسٌ في شكل سرديّ تاريخي وترتيب زمنيّ مع ملحمة الشـعب النوميـدي والعصـور الرومانيـة القديمـة، بأوصـآف خياليـة. وهـذا الكتـاب مكتـوبّ بمفهوم القص السينمائي، كمسودة أولية للفيلم.



الفلسفة والتاريخ عند أوغيسطينوس الأستاذ خبزاوي عبد الكريم أستاذ النقد الأدبى الحديث والمعاصر كلية الآداب واللغاتِّ، جامعة محمد الشريف مساعدية سوق أهراس

يعد موضوع الفلسفة والتاريخ عند المفكرين بصفة عامة من بين أهم المواضيع العلمية الهامة خاصّة تلـك التـي تفيـد فـي دراسـة القديـس

ولأن أغلـب العلـوم إن لـم نقـل جلهـا كانـت فـى الزمـن الماضـى مشـربة بالحـس التاريخـى، المرتبـط بالفلسفة التي انبثقت عنهما نظريات ومعارف مختلفة، في علمي الفلسفة والتاريخ، التي ساهم في إرساء معالَّمها عديد الفِّلاسفة والمفكرين والباحثين منهمَّ القديسُّ أوغيسطينوس.

لذا فإن قراءة التاريخ عموماً مسألة في غاية الأهمية بالنسبة للإنسان، إذ لا يمكن تخيل وجود الداضر دون الوعى بالتاريخ الَّذي صنع في الماضي.

إذ يمكننا من خلال هذه الورقة البحثية قراءة التاريخ من خلال الشخصيات الهامة التبي تركت بصمتها فُسَ هـذا العالـم، على سبيل الحصر لا التخصيص نقّصد القديس أوغيسطينوس الذّي قـدم نظرات فلسفية من خلالُ ما عاشه وألفه من مقالات وكتب في المجال.



# سؤال المعرفة والحقيقة فى فكر أوغستين الاستاذ الدكتور عبد الوهاب شعلان

أستاذ النقد الأدبى الحديث والمعاصر كلية الآداب واللغات، جامعة محمد الشريف مساعدية سوق أهراس

يعـد القديـس أغسـطين أحـد أهـم الوجـوه الفلسـفية واللاهوتيـة تأثيـرا في تاريخ التأويل الانساني عامةً والهرمينوطيقيا المسبحية خصوصاً. لقــدُ اســتّطاع أَن يَتـرك إرثـا مُعرفيـا لَا يُمكـن تجـاوزه، تبلـور فــى سـياق التنظيـر التيولوجــى لأســس العقيــدة الكاثوليكيـة، ولكنـه شـكلّ منعرجـاً حاســما فـــى مســـاّر الفكــر التأويلـــى وتجربــة قــراءة النصــوص الدينيــة

كتاب الملخصات

ومن هنا، فقد ظل سؤال الحقيقة محوريا في مختلف كتاباته، تحلي ذلك في تأملاته العميقة في الكـون والكتابـات المقدسـة ســواء. وهــم. نظـرات تكشــف روحـا إنســانية متحـررة بغذيهـا الاختــلاف المؤسس. وفي هذا السياق، تسعى هذَّه الورقة العلمية إلى الافتراب من فكر القديسُ أغسطين في بعده المتعلَّق بمشكلة المعرفة والحقيقة، والإيمان والعقال، قصد إظهار عمق إسهامه في التأويل وإغناء التجربة الإنسانية أيضا، وذلك من خلال محاورة في مؤلفه "خلق العاَّلم والزمَّنْ".



# أوغستين، مدخل ومفاهيم الدكتورة ويزة قلاز

دكتورة فلسفة، باحثة في الأنثروبولوجيا خبيرة اليونسكو في قضايا التراث

قبل أن يكون رجل دين، وأحد أكبر دكاترة الكنيسة ومؤسس الكنيسة الإفريقية، يكون أوغيليوس أوغستينوس فيلسوف أفلاطوني، وعالم اللغة اللاتينيـة مختـص فـي البلاغـة، يتعامـل مـع الأفـكار والنظريَّـات أكثـر ۗ من المواعظ والنصائح.

عاش فين عصر ملين، بالفلسفات والأدبيات، ما ساعده على فهيم خبايا الأشياء وكنه الوجود. والفلَّسفةُ هِي الدرجةُ النُّسِمِي للتعامَلِ مع المفاهيم، فأرجع الفكرُ الأُفلاطوني إلى الواجهةُ وأعاد تأسيس العالم المثالي في عالم آخر سماه "مدينة الله"، فحَّدثنا عن النفس بمعنَاها الأفلاّطوني، والحب الذي هو الخير ومفاهيم أخرى استقاها مباشرة من الفلسفة.

لذا، تساءل الفلاسفة: كيف كان سيكون الفكر الأوغستيني لو ولد 3 قرون من قبل في اليونان أو



#### أغسطين دراسة ببليوغرافية شاملة لأعماله الدكتور شاشة فارس جامعة محمد لمين دباغين سطيف 02

يعتبـر الفيلسـوف سـانت أغسـطين مـن أهـم وأشـهر فلاسـفة العصـور الوسطى اذ تعتبر كتاباته وآراءه مرحلة فاصلة سواء في تفسيرات العقيــدة المســيحية أو قضايــا الفلســفة عامــة فجــل الفلاســفة ورجــال الكنسية الذينِ اتو بعدوه اعتمدوا على أقواله وأراءه سواء بموافقتها والإضافة إليها أو الرد عليها ونقضها.

وقد ترك القديس أغسطين كتابات عديدة تنوعت ما بين كتب كبيرة الحجم مثل مدينة الله أو رسائل . وكتيبات صغيرة لعرض أرائه أو تبيان أمور فيما يخص الحياة المسيحية لذا سنعمل فى بحثنا هذا على دراسة اثأر سانت أغسطين وحصرها دراسة ببليومترية حصرية ومحاولة حصر أهم ما كتب حوله والأثر الذي تركه في الفكر العالمي.









الدكتور ايريك كرويهر



يمكن اعتبار القديس أوغسطينوس، المولود عام 354 في تاغاست في إفريقيـا بالفتـرة الرومانيـة، أحـد أَفضـل الشـخصيات الموثقَّـة فـى أواخـَّر فترة الامبراطورية.

وغرب البحر الأبيض المتوسط قبى أواخر العصور

يركز الجزء الأول من المداخلة على الشخصية التاريخية لأوغسطينوس، والوضع الاجتماعي لموطنه، وعائلته ومجتمعه. وسيكون من المثير أن نسلط الضوء على رحلته التعليمية والدينية وكذلَّك انتشار المسبحية في المنطقة.

بينما كانت الآريانية في مهدها، وكان آنذاك العديد من العبادات والطقوس منتشرة، مثل المانوية وعبادة ميثراً. يجب أيضًا ۗ الأخَذ بعين الاعتبار البعد السياسي والاجتماعي للمذهب الدوناتي، بالإضافة إلى أهميته التيولوجية، لأنه أثر في العالم كما لعب دورا فيّ توجيه عمل القديس أوغسطينوّس.

بتمييز القرنيان الرابع والخامس يضعف السيلطة المركزية والإدارة الرومانية. زد إلى ذلك صراعات السلطة، والخصوماتّ السياسية خاصة حول الإمبراطورية، والتغيّرات السياسية والعسكرية والاجتماعية إلى جانب الهجرة الكبرى والأزمة الاقتصادية التي انتهت بها العصور القديمة. إن ظهور المسيحية في بداية عهد الإمبراطورية وتأثيرها الاجتماعى والسياسى على عهودها الأخيرة وعلى أراضيها وشعبهاً، خاصة فَّـــ الجنــوب الغــرب منهـا، يســتحقّ دراســة متأنيــة. ومعّ ذلـك، مـع تضـاؤل الســلطّة المركزيــة وهــــى القســطنطينية البيزنطيــة كقــوة جديــدة للنظـام، ،(Roma Secunda) "وتأســيس " رومـا الثانيــة صارتٌ أطراف الإمبراطورية إما مقطوعة عن السلطة الرومانية (مثل بريطانيا)، أو غارقة في الفوضي فتعرضت للغزو والنهب من قبل الشعوب الجرمانية أو الشعوب الصلافية أو الآسيوية، الذيَّن أسسوا بدورهـم السـلطة الخاصـة بهـم. وسـرعان مـا أصبحـت رومـا وشـبه الجزيـرة الإيطاليـة معرضـة لُهجومـاتــ النُستروقُوط والفيزيقرَط والوندال والنَّفار وغيرهم.

لذلك سيكون من المهم جدًا أن نرسمٍ صورة كاملة لهذه التغييرات السياسية والعسكرية والإدارية والاجتماعيـة الهائلـة التـــى عـاش فيهـا أوغسـطينوس – حتــى موتـه التــى كانــت نتيجـة مباشــرة للغـزو الَّفاندالسّ لشـمّال غرب إفّريقيا فَسّ 429/430. رغم هذا، فقد أنتحت هذه الجريمة ثروة كبيرة من فكر فلسفى وتطورات دينية لا ينبغى التغاضى عنها.

لكن تمكن النظام الروماني من شتى جوانيه بما فيه القانوني وتقاليد الإمبراطورية، من النجاة من الأزمـة، خاصـة فــم المناطــق الشــرقية والجنوبيـة الغربيـة للإمبراطوريـة، إذ حاول الجرمانيــون - الأســياد الجُدد – أخذ العديث من التقاليد كما حاولـوا الاقتـراب من النخب الرومانية التقليدية حيث كانـوا بحاجـة إليهم لتأسيس قوتهم الجديدة. عموما، عادت عدة مناطق، خاصة في شمال إفريقيا والبحر الأبيض المتوسط تحت سيطرة روما الشرقية البيزنطية. لذا يمكن القول إن عالم أوغسطينوس ينتمس إلس فترة تغيرات وأزمة كبيرة، حيث تركت عليها العديد من التأثيرات بصماتها بمختلف الطرق. ولا تزال العلاقـات المتداخلـة والروابـط الاجتماعيـة والسياسـية موجـودة، لذلـك تلّقـت تعاليـم أوغسّـطينوس استقبالا عظيما خاصة في الغرب، بينما ظل غير معروف تقريبًا بالكنيسة الشرقية (وعندما وصلت تعاليمه فـي النهايـة إلَّى الشـرق الأرثوذكسـي فـي وقـت متأخر، تـم رفضهـا بشـكل

سيكون من المثير للاهتمام أيضا النظر في التطورات التي جرت في مناطق الإمبراطورية الرومانية السابقة مـن جانـت شـبه الجزيرة الأيبيريـة حيّـث أقـام الفيزيقـوط حكمهـم فـــ الْقـرن الخامـس، حكـم. استمر حتى وصول العرب حوالي عام 725 بعد الميلاد. إن العلاقات الدينية بين الفيزيقوط الآربين والسكان الأصلييـن مـن الرومـان والرومـان السـلتيك الكاثوليـك كانـت معقـدة ومتغيـرة. رغـم هـذا كان للفكر الأوغسـطيني وتعليمـه قـادرًا علـي البقـاء. كمـا هجـر إلـي أوروبـا - وإن كان ذلـك جزئيًا وبصـورة محدودة - لا سيما في بلاد الغال والإمبراطورية الفرانكونية اللاحقة (وإن لم يكن الوسيلة الوحيدة

يركز عرضى على التطورات السياسية والتاريخية أكثر من الجوانب الدينية أو العقائدية أو الفلسفية البحتة، من أُجل تحديد الموقع التاريخي للقديس أوغسطينوس وعالمه ومعاصريه، مسلطا الضوء على ـ التطورات اللاحقة فـى أوروبـا، موضحاً الأفـكار الاجتماعية والسياسـية والدينية فـى أوربـا التـى تبيـن أن المذهب الأوغسطيني هو أكثر من مجرد عنصر ديني مؤسس الثقافة والتاريخ والسياسة الأوروبية. علاوة على ذلك، سأحاول تسليط الضوء على التطورات الدينية والسياسية التى يمكن اعتبارها بداية لعملية طويلة من الفصل بين المسيحية الغربية والشرقية وتداعياتها السياسية.



#### الاعتراف و البحث عن الله عند القديس أوغسطين -قراءة في كتاب الاعترافات -

كتاب الملخصات

#### الأستاذ الدكتور سليمة لوكام

أستاذ السرديات وتحليل الخطاب كلية الآداب واللغات حامعة محمد الشريف مساعدية سوق أهراس

تتقاطـع فـــ كتــاب "الاعترافــات" للقديــس أوغســطين ضــروب مــن المعرفَّة كالفُّلسفة وعلَّم الأديان، وتتمازج فيها أشكال من الكتابة تنــوس بيــن الســيرة الذاتيــٰة والســرد التأملــٰسّ والمناجـاة وغيرهــا ممّــا مَجْسَت بِـه هـذهُ الشخصية الأكثر شعبية عنّدما يتعلق الأمر برجال الدين والفلسفة في آن.

وفي كلِّ هذا، حملت "الاعترافات" بحثا عن الله بعد رحلة مضنية بين إيمان أمِّ مسيحيَّة، واعتقاد سائد في المانويّة، وتمثّل للأفلاطونية الجديدة، ولقاء بالشيخ المؤمن "سانبليسيانوس"، ومحطّات كثيرة أخرى مع الـذات والآخرين، كان فيها تململ بين إغراء الـذات، والامتثال لشهوات النفس ورغباتها، وبين الإيمان بالله وحبّه، والرغبة في مدحه وتمجيده.

وهكذا، مارس "أوغسطين" الاعتراف بمفهومه المسيحي، وهـو أن يتوجّه لله مباشـرة ويعترف له بُخطاياه وذنوبه، ولَكنّه، وهُو يفعل ذلك كان يتمارس فعل الكّتابة بما هُي حضور وشهادة، كان يتعاطى طقسا إبداعيًّا، لم ببدُ أنَّ أحداً قد سبقه إليه.

هل كان "أوغسطين" يبحث عن الله ليعترف له في نصّ سيرذاتي، وهو الذي قال: " حتّى إن رفضت الاعتراف، هل ثمّة فَى نَفسى ما يمكن أن أخفيه عنهٍّ؟"

أم أنّه كان يرى في نفسه مثالا للعودة إلى الله؟ وأنّ طرح السؤال عنه حتى مع عدم وجود الإجابة له معنى في ذاته. تلكُ هي الإشكالية التي نروم البحث فيها من خلال قراءة تحليلية لجانب من "الاعترافات".



#### أوغسـطينوس: الفلسـفة والإيمـان مـن خـلال حياتــه واعترافاته

## الأستاذ الدكتور بومدين بوزيد

أستاذ حامعي وأمين عام المحلس الإسلامي الأعلى

تتقاطـع فـــ كتــاب "الاعترافــات" للقديــس أوغســطين ضــروب مــن المعرفة كالفُّلسفة وعلـم الأديـان، وتتمـازج فيهـا أشـكال مـن الكتابـة تنــوس بيــن الســيرة الذاتيــة والســرد التأملـــّن والمناجــاة وغيرهـــا ممّــا هجسـت بـه هـذه الشـخصية الأكثـر شـعبية عنّدمـا يتعلـق الأمـر برجـال الدين والفلسفة في آن.

وفي كلِّ هذا، حملت "الاعترافات" بحثا عن الله بعد رحلة مضنية بين إيمان أمِّ مسيحيَّة، واعتقاد سائد في المانويّة، وتمثّل للأفلاطونية الجديدة، ولقاء بالشيخ المؤمن "سانبليسيانوس"، ومحطّات كثيرة أخرى مع الـذات والآخرين، كان فيها تململ بين إغراء الـذات، والامتثال لشهوات النفس ورغباتها، وبين الإيمان بالله وحبّه، والرغبة في مدحه وتمجيده.

وهكذا، مارس "أوغسطين" الاعتراف بمفهومه المسيدس، وهو أن يتوجَّه لله مباشرة ويعترف له بخطاياه وذنوبه، ولكنّه، وهو يفعل ذلك كان يمارس فعل الكتابة بما هي حضور وشهادة، كان يتعاطى طقسا إبداعيّا، لم يبدُ أنّ أحدا قد سبقه إليه.

هل كان "أوغسطين" يبحث عن الله ليعترف له في نصّ سيرذاتي، وهو الذي قال: " حتّى إن رفضت الاعتراف، هل ثمّة في نفسي ما يمكن أن أخفيه عنهَّ؟'

أم أنَّه كان يرى في نفسه مثالا للعودة إلى الله؟ وأنَّ طرح السؤال عنه حتى مع عدم وجود الإجابة له معنى في ذاته. تلك هي الإشكالية التي نروم البحث فيها منّ خلال قراءة تحليلية لجانب من "الاعترافات".

# كتاب الملخصات



# سوق أهراس المدينة القديمة السيد لوران بيرشر

تحت عنوان "سوق أهراس المدينة القديمة"، سأتحدث في مداخلتي، عن ترميم التراث الثقافي المادي واللامادي، بناءً على ترميم كنيسة عناًبة (2010-2013). سأعتمَّد لذلك على مراجعيَّن أساسيين: كتاب نصيرة بن صادق وكتب الأب لايلـي، كان أسـتاذ اللغـة اللاتينيـة فـي الجامعـة الشريعة الإسلامية في قسنطينة، من 1970 إلى 1975.

كلاهما عثرا على بقايا في الحفريات الأركيولوجية التي ضاعت بعد ذلك الحين. كما نلاحظ تقريبا انعدام العلامات الموثوقـة "َلإثبات" أهميـة المدينـة القديَّمـة. وهـذا قـد يـؤدي إلى اختفاء العديـد من المعالـمُ الأثريـة والتاريخيـة، لا تـزال قائمـة لكـن دون تثمينهـا وإبـداء إرادة المحافظُـة عليهـا فـى المتاحـف

لن أقوم بتكرار النصوص التي تحدثت عليها، لكنني سأحاول أن أبين على ضوء بعض الأمثلة الحديثة (الجزائر أو فرنسا) كيف، حتى إذا انطرقنا من قواعد هشة ومنذ قرون بعيدة، يمكن تسليط الضوء على التراث، وإثارة اهتمام معاصرينا، وذلك بإحداث مناسبات لإثراء الأعمال الثقافية التي تمس معرفة الحيل الداضر والأحيال القادمة.



# زيت الزيتون، الحبل السرى بين شمال إفريقيا وروما السيد سمير غاني L'Olivier magazine مدير النشر - مجلة

في منتصف القرن الثاني قبل الميلاد، كانت روماً لا تـزال مصدومـة مـنّ ذكـرى الهزائـمُ المتعـدّدة أمـام حنبعـل، والتــى كادت أن تسـقطها. حينها، كانـت قرطـاج قـد بـدأت فـي التعافـي والَّامتـداد الاقتصـادي، وكانَّت رومـا متأكـدةً أن قرطـاج ســتْصبح مـرة ّأخـَري قـوة قـادرة علـشّ تَهديدهاً. إنها مسألة وقت. من الناحية الأخرى، كانت نوميديا تمثل تهديـدا حقيقيًا، وهـــي تتقــدم للاســتيلاء علـــى المدينــة، وهـــي قــوة

لذا قام الجيش الروماني تحت قيادة الجنرال سيبيو إميليان (ابن سيبيو الإفريقي) بمحاصرة قرطاج والاستيلاء عليها، كان ذلك في عام 146 قبل الميلاد.

عندما وصل الرومان إلى شـمال إفريقيا، كان النوميديون يعرفون كيفية تلقيم جشـر الزيتون. ثقافة حقيقية كانت بـدأت تنتشـر فـــ الأراضــ التــ يحتلهـا القرطاجيــون. ستســتفيد رومـا مـن التجربــة البونيقية وتبدأ بتوسيع زراعة شُجرة الزيتوَّن إلىَّ جميعٌ الأراضي التَّيِّ تحتلها. لـذا، من العادي أن نجد بين الآثار الرومانية التنَّ لا حصر لها في شـمال إفريقيًّا، عدد كبّير منّ معاصّر ومصانع الزيت. هـذا ما يشهد على الامتداد الكّبير لثقافةً شجّرة الزيتون، حتى في المناطق التي اختفت مّنها تمامًا هذه

نظرًا لوفرة إنتاج الزيتـون فـي شـمال إفريقيا، كان يتـم اسـتهلاك جزء منه محليًا، ويتـم دفع جزء آخر كضرائب أو إتاوات، غالبًا ما يكون لتوفير خدمة محلية للدولة. كما يتم إرسال جزء كبير من هـذا البنتاج إلى أقرب ميناء للركوب في إتجاه روما.







L'Olivier magazine محلة

